Article Histori:
S E S A \X/ l Surtilril‘iied”fo” : 15/11/2025

JURNAL TEOLOGI DAN PENDIDIKAN KRISTEN Reviewed :23/11/2025
VOLUME 7, NO 1 DESEMBER 2025 Acepted : 26/12/2025
Availble at: http://sttsabdaagung.ac.id Published 1 27/12/2025

FRAGMENTASI PEMAHAMAN TENTANG YESUS HISTORIS DAN
KRISTUS IMAN: SUATU ANALISIS KRISTOLOGI DALAM
TEOLOGI DOGMATIKA

Harvenza Widi Murmanma
Sekolah Tinggi Teologi Berita hidup
harvenza.murmanma@gmail.com

Abstract

The background of this study is related to the fragmentation of understanding
about Jesus as the historical figure and Christ of faith within the Christian tradition. The
differences between the two often lead to debates in theological studies, particularly in
the realm of dogmatic theology. The separate understanding of Jesus as a historical figure
presented by historical research and Christ as the object of faith believed by Christians
presents challenges in delving into the depths of Christology. The purpose of this study is
to analyze the differences and connections between the historical Jesus and the Christ of
faith, as well as to find a point of convergence that can unite both in the study of dogmatic
theology. The method used in this research is descriptive qualitative analysis with a
theological hermeneutic approach. This study examines biblical texts, historical research
findings, and theological perspectives that have developed within the Christian tradition
to identify existing differences in understanding. Additionally, this research also utilizes
literature from dogmatic theology that discusses Christological doctrine and Jesus as the
center of Christian faith. The findings of the study indicate that although there are
differences between Jesus as a historical figure and Christ of faith, they are inseparable
and complementary. Jesus as the historical figure provides an empirical foundation for
Christian belief, while the Christ of faith reveals a deeper theological dimension about
the salvation of humanity. The discussion emphasizes the importance of synthesizing both
perspectives to build a more complete understanding of Christology in dogmatic theology,
guiding Christians to understand Jesus not only as a historical figure but also as the
Savior in faith
Keyword: Fragmentation of Understanding, Historical Jesus, Christ of Faith,
Christological Analysis, Dogmatic Theology

Abstrak

Latar belakang masalah dalam penelitian ini berkaitan dengan adanya fragmentasi
pemahaman tentang Yesus sebagai pribadi historis dan Kristus iman dalam tradisi
Kristen. Perbedaan antara keduanya sering kali menimbulkan perdebatan dalam kajian
teologi, khususnya dalam ranah teologi dogmatika. Pemahaman yang terpisah antara
Yesus sebagai sosok historis yang dihadirkan oleh penelitian sejarah dan Kristus sebagai
objek iman yang dipercayai oleh umat Kristen memunculkan tantangan dalam mendalami
kedalaman teologi Kristus. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis perbedaan
dan keterkaitan antara Yesus historis dan Kristus iman, serta untuk menemukan titik temu
yang dapat menyatukan keduanya dalam kajian teologi dogmatika. Metode yang
digunakan dalam penelitian ini adalah metode analisis kualitatif deskriptif dengan
pendekatan hermeneutik teologis. Penelitian ini mengkaji teks-teks Alkitab, hasil
penelitian historis, serta pandangan teologis yang berkembang dalam tradisi Kristen

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 101


http://sttsabdaagung.ac.id/e-journal/index.php/sesawi
mailto:harvenza.murmanma@gmail.com

untuk mengidentifikasi perbedaan pemahaman yang ada. Selain itu, kajian ini juga
memanfaatkan literatur dari teologi dogmatika yang membahas doktrin Kristologi dan
Yesus sebagai pusat iman Kristen. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun
terdapat perbedaan antara Yesus sebagai sosok historis dan Kristus iman, keduanya tidak
terpisahkan dan saling melengkapi. Yesus sebagai pribadi historis memberikan dasar
empirik bagi keyakinan Kristen, sedangkan Kristus iman mengungkapkan dimensi
teologis yang lebih dalam tentang penyelamatan umat manusia. Dalam pembahasan,
penelitian ini menekankan pentingnya sintesis antara keduanya untuk membangun
pemahaman Kristologi yang lebih utuh dalam teologi dogmatika, yang dapat
mengarahkan umat Kristen untuk memahami Yesus bukan hanya sebagai figur sejarah,
tetapi juga sebagai Juru Selamat dalam iman.

Kata Kunci: Fragmentasi Pemahaman, Yesus Historis,Kristus Iman, Analisis Kristologi,
Teologi Dogmatika

PENDAHULUAN

Dalam sejarah teologi Kristen, istilah “Yesus Kristus” memiliki makna yang amat
mendalam karena menyatukan dua dimensi utama iman: Yesus dari Nazaret, pribadi
historis yang hidup dalam konteks dunia nyata abad pertama, dan Kristus, Sang Mesias
dan Anak Allah yang diurapi, yang menjadi pusat pengakuan iman gereja perdana.
Keduanya tidak dapat dipisahkan tanpa merusak fondasi iman Kristen. Dalam pribadi
Yesus Kiristus, keilahian dan kemanusiaan berpadu secara misterius tetapi nyata,
sebagaimana ditegaskan oleh Konsili Khalsedon tahun 451 bahwa la adalah vere deus et
vere homo benar-benar Allah dan benar-benar manusia.*

Namun, keseimbangan antara aspek historis dan teologis ini tidak selalu terjaga
sepanjang sejarah pemikiran teologi. Rasionalisme modern dan kritik historis terhadap
Alkitab sejak abad ke-18 melahirkan upaya memisahkan “Yesus sejarah” (the historical
Jesus) dari “Kristus iman” (the Christ of faith).? Dalam kerangka ini, Yesus dipahami
semata sebagai tokoh moral dan guru etika universal tanpa dimensi penebusan ilahi.
Sebaliknya, aliran mistik dan idealistis pada abad ke-20 menonjolkan konsep “Kristus
kosmis” yang bersifat metafisis dan simbolis, terlepas dari realitas inkarnasi Yesus dari
Nazaret.

Kedua arus ini menandai krisis kristologi modern, di mana iman akan Yesus
Kristus terpecah antara sejarah dan metafisika. Dalam konteks pascamodernisme, yang
menolak klaim kebenaran absolut dan mengutamakan pengalaman subjektif, pengakuan
bahwa “Yesus adalah Kristus” kehilangan bobot eksistensialnya.* Kristus tidak lagi
dipandang sebagai Pribadi yang hidup dan menyelamatkan, melainkan sekadar simbol
kesadaran spiritual manusia. Dalam pluralisme religius, Kristus sering direduksi menjadi

! Mangarimbun Gultom Candra Gunawan Marisi, “Konsep Kristologi Konsili Kalsedon Dalam
Menanggapi Ajaran Eutyches Pada Tahun 451 Dan Integrasinya Dalam Pendidikan Agama Kristen,” Real
Didache 4, no. 2 (2024), https://doi.org//doi.org/10.53547/rdj.v4i2.560.

2 Yusuf L M, “Yesus Sejarah Dan Kristus Iman,” Veritas Lux Mea 2, no. 1 (2020): 1-19.

3 Robbyanto Notomihardjo, “Kristologi Kosmik : Tinjauan Ulang Dari Sudut Biblikal, Teologikal Dan
Historikal,” Veritas 1 (2000), https://doi.org/https://doi.org/10.36421/veritas.v1il.34.

4 Armin Paipi, Indhasari, and Marlina Kumuku, “MISI KRISTEN DI ERA POSTMODERN:
TANTANGAN RELATIVISME DAN RESPON TEOLOGIS TERHADAP PEMBERITAAN INJIL,”
Humaniora, Humanitis Jurnal Bisnis, Sosial 2, no. 10 (2024): 1462-72.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 102



figur universal tentang kasih dan transendensi sejajar dengan tokoh-tokoh spiritual lain
seperti Buddha atau Gandhi.®

Fenomena era digital memperumit persoalan ini. Representasi Yesus di media
sosial, film, dan budaya populer sering kali dikonstruksi ulang secara estetis, ideologis,
atau komersial. “Yesus” digital dapat muncul sebagai ikon moral, simbol toleransi,
bahkan bahan hiburan yang jauh dari kesaksian Alkitab. Akibatnya, umat Kristen hidup
di tengah banjir informasi religius yang justru menimbulkan kebingungan epistemologis
tentang siapa sebenarnya Yesus Kristus yang sejati.® Tantangan ini bukan hanya bersifat
intelektual, tetapi juga spiritual dan pastoral, sebab ia mengancam identitas gereja di
tengah masyarakat yang semakin cair secara teologis dan moral.

Dari latar belakang tersebut muncul pertanyaan teologis yang sangat mendasar:
Apakah mungkin mengenal Kristus tanpa mengenal Yesus? Sebaliknya, dapatkah Yesus
dipahami tanpa pengakuan-Nya sebagai Kristus? Pertanyaan ini menyentuh inti iman
Kristen, yakni kesaksian bahwa Allah telah menyatakan diri-Nya secara sempurna dalam
pribadi Yesus Kristus yang sekaligus naturnya adalah manusia dan Allah.

Secara teologis, setidaknya terdapat tiga bentuk pemahaman yang muncul dalam
konteks modern dan kontemporer: Yesus yang bukan Kristus yaitu pandangan yang
menekankan sisi historis Yesus tanpa mengakui keilahian dan karya penebusan-Nya;
Kristus yang bukan Yesus — gagasan metafisis atau simbolis tentang Kristus yang terlepas
dari realitas inkarnasi dan sejarah; Yesus Kristus pengakuan iman yang menyatukan
kemanusiaan dan keilahian dalam satu pribadi yang utuh, dasar keselamatan dan
kehidupan gereja.

Penelitian ini bertujuan untuk menggali makna teologis dari ketiga pemahaman
tersebut berdasarkan kesaksian Kitab Suci dan refleksi teologi kontemporer. Melalui
pendekatan historis-biblis dan refleksi kontekstual, studi ini hendak menegaskan kembali
pusat iman Kristen di tengah dunia yang terfragmentasi antara sejarah, spiritualitas, dan
teknologi. Penegasan ini diharapkan dapat memperlihatkan bahwa iman Kristen bukan
sekadar ide abstrak, melainkan relasi nyata dengan Yesus Kristus yang hidup, yang sama
kemarin, hari ini, dan sampai selama-lamanya (lbr. 13:8).

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode analisis kualitatif
deskriptif dengan pendekatan hermeneutik teologis.” Pendekatan ini memungkinkan
peneliti membaca ulang teks Alkitab dan karya teologis modern secara kontekstual untuk
menemukan makna Kristologis yang relevan bagi gereja masa kini. Sumber primer
penelitian adalah Alkitab Perjanjian Baru, khususnya teks-teks kristologis seperti
Yohanes 1:1-18, Kolose 1:15-20, dan Filipi 2:5-11, yang menegaskan kesatuan antara
kemanusiaan dan keilahian Yesus Kristus. Sumber sekunder mencakup literatur teologi
klasik dan modern, serta karya teolog Indonesia seperti. Selain itu, jurnal akademik dan
penelitian tentang Kristologi kontekstual, teologi inkarnasi, dan spiritualitas digital turut
dianalisis untuk menjaga relevansi kajian.

Tujuan akhirnya adalah menghadirkan pemahaman yang utuh tentang Yesus
Kristus bukan sekadar ide religius atau tokoh moral, melainkan Pribadi Allah yang hidup,

5 Made Nopen Supriadi, “TINJAUAN TEOLOGIS TERHADAP POSTMODERNISME DAN
IMPLIKASINYA BAGI IMAN KRISTEN,” Manna Rafflesia 6, no. 2 (2020): 112-34.

® Alfrina Sefiani Losung and Andreas James Darmawan, “Viralisasi Karakter Yesus Kristus Melalui Sosial
Media Bagi Kawula Muda,” Jurnal De-Lite 4, no. 1 (2024): 154-65.

" Harianto GP, Metodologi Dan Jenis - Jenis Pendekatan Penelitian, vol. 1 (Bandung: Agiamedia, 2024).
37.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 103



inkarnatif, dan menebus dunia. Melalui metode ini, penelitian diharapkan memberikan:
kontribusi teoretis, berupa kerangka Kristologi kontekstual yang menegaskan kesatuan
Yesus dan Kristus dalam sejarah dan iman, serta, kontribusi praktis, bagi gereja dan umat
Kristen dalam mengintegrasikan iman, refleksi teologis, serta etika digital di tengah
budaya milenial dan pascamodern.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Yesus yang Bukan Kristus: Historisisme dan Krisis Penebusan

Kecenderungan modernitas dalam memahami iman Kristen sering menempatkan
akal budi manusia sebagai tolok ukur kebenaran teologis. Akibatnya, muncul pendekatan
historis-kritis yang berusaha memisahkan antara “Yesus sejarah” (Jesus of History) dan
“Kristus iman” (Christ of Faith).2 Pandangan ini berakar pada rasionalisme Pencerahan
yang menganggap unsur supranatural dan mukjizat sebagai mitos religius yang harus
dijelaskan secara naturalistis. Dalam konteks inilah lahir figur “Yesus yang bukan
Kristus” yakni sosok Yesus yang hanya dipandang sebagai guru moral, nabi sosial, atau
pembaharu budaya, tetapi bukan Anak Allah yang menebus dosa manusia.®

Upaya desupernaturalisasi Injil ini terlihat jelas dalam pemikiran Rudolf
Bultmann yang mengusulkan metode demythologization terhadap Kitab Suci.'® Bultmann
menafsirkan kebangkitan Yesus bukan sebagai fakta historis, melainkan sebagai simbol
eksistensial tentang kemenangan iman. Dengan demikian, keselamatan tidak lagi
dipahami sebagai karya objektif Allah dalam sejarah, melainkan pengalaman subjektif
manusia dalam eksistensi. Namun, sebagaimana dikritik oleh Wolfhart Pannenberg, iman
Kristen kehilangan dasarnya bila terpisah dari realitas kebangkitan yang faktual.'!

Krisis kristologis ini mencerminkan apa yang disebut Karl Barth sebagai
“pemberontakan religius manusia terhadap wahyu Allah.” Barth menegaskan bahwa
Yesus Kristus bukan hasil pencarian manusia terhadap Allah, melainkan tindakan Allah
yang datang kepada manusia melalui sejarah inkarnasi. Inkarnasi, dengan demikian,
bukan simbol religius melainkan fakta ontologis yang mengikat seluruh realitas manusia
dengan karya penebusan Allah.!?

Dalam ranah biblika, Yohanes 1:14 menyatakan bahwa “Firman itu telah menjadi
manusia dan diam di antara kita.” Pernyataan ini mengandung kedalaman metafisik
bahwa Allah tidak sekadar mengutus utusan, tetapi menjelma menjadi manusia secara
historis. Paulus dalam Roma 1:3-4 menegaskan dua sisi identitas Kristus: “diperanakkan
dari keturunan Daud menurut daging, dinyatakan oleh kebangkitan-Nya dari antara orang
mati.” Di sini, Kristus tidak hanya manusia sejati, tetapi juga Allah sejati yang
membuktikan keilahian-Nya melalui kebangkitan.'3

8 Wahju Satria Wibowo, “Yesus Sejarah Atau Kristus Iman?: Historisitas Iman Dan Karya Allah Dalam
Yesus Kristus,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 6, no. 1 (April
30, 2021): 51, https://doi.org/10.21460/gema.2021.61.631.

% E Objantoro, “Religious Pluralism And Christian Responses,” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan
Pembinaan Warga Jemaat 2, no. 1 (2018): 123-33.

10 Wibowo, “Yesus Sejarah Atau Kristus Iman?: Historisitas Iman Dan Karya Allah Dalam Yesus
Kristus.” https://doi.org/21460/gema.2021.61.631.

11 Moses Wibowo and Tony Salurante, “Kajian Biblika 1korintus 15: 1-11 Bagi Pemahaman Iman Kristen
Tentang Kebangkitan Yesus Kristus,” Manna Rafflesia 7, no. 1 (October 2020): 90—115,
https://doi.org/10.38091/man_raf.v7il.136.

12 Sariyanto, Petrus Baela, and Sri Tuminah, “WAHYU ALLAH DALAM TEOLOGI KARL BARTH :
ANALISIS DAN IMPLIKASI,” SIAP: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 13, no. 2 (2025): 13-36.
13 Pangeran Manurung, “Problem Ajaran Inkarnasi Mistis Dalam Kristologi : Analisa Dogmatis Dan
Teologis,” Jurnal Teologi & Pelayanan Kerusso 9, no. 2 (2024): 304—-17.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 104



Pendekatan yang hanya menekankan aspek kemanusiaan Yesus membawa risiko
serius bagi iman gereja. John Stott mengingatkan bahwa salib kehilangan makna bila
Yesus dipandang hanya sebagai martir moral. Tanpa pengakuan bahwa Yesus adalah
Kristus, salib menjadi sekadar tragedi, bukan penebusan. Dietrich Bonhoeffer menyebut
fenomena ini sebagai “kasih karunia murah” (cheap grace) kasih karunia tanpa salib,
tanpa murid, dan tanpa Kristus yang hidup.

Dalam konteks gereja Indonesia, hal serupa tampak dalam praktik pewartaan Injil
yang kadang lebih menonjolkan aspek sosial dan budaya ketimbang dimensi penebusan.
E.G. Singgih mencatat bahwa gereja modern sering “terlalu sibuk menjadi relevan
sehingga kehilangan daya transenden Injil itu sendiri.” Pandangan ini sejalan dengan
kritik terhadap gereja yang mengadopsi logika pasar dan pragmatisme pelayanan tanpa
refleksi teologis yang mendalam.

Sementara generasi muda Kristen cenderung memaknai Yesus sebagai influencer
rohani yang inspiratif, bukan sebagai Juruselamat yang menuntut pertobatan dan
ketaatanHal ini memperlihatkan bentuk baru dari “Yesus yang bukan Kristus” dalam
konteks digital di mana Yesus direduksi menjadi ikon motivasi, bukan sumber
keselamatan.

Lebih jauh, krisis ini diperparah oleh relativisme teologis pascamodern yang
menolak klaim kebenaran absolut.* Dalam paradigma demikian, Yesus dipandang
sebagai salah satu figur religius di antara banyak jalan menuju Allah. Namun, pengakuan
gereja sejak mula tegas menyatakan: “Tidak ada keselamatan di luar Dia” (Kis. 4:12).1°
Inkarnasi menjadi batu ujian iman apakah gereja masih percaya pada Allah yang masuk
ke dalam sejarah manusia atau sekadar pada ide moral tentang kasih universal.

Kristus yang Bukan Yesus: Mistisisme Kosmis dan Krisis Inkarnasi

Fenomena “Kristus yang bukan Yesus” muncul dari kecenderungan teologi
modern yang menekankan dimensi universal dan kosmis dari Kristus, namun sering
mengabaikan realitas historis inkarnasi di dalam Yesus dari Nazaret.!® Dalam pemikiran
Pierre Teilhard de Chardin, misalnya, Kristus dipahami sebagai ‘“Pusat Kosmos,” suatu
energi ilahi yang menjiwai seluruh alam semesta dan menggerakkan evolusi menuju point
Omega yakni penyempurnaan rohani kosmik.!” Walaupun pemikiran ini menegaskan
keterlibatan Allah dalam seluruh ciptaan, bahaya laten muncul ketika Kristus dipisahkan
dari sosok historis Yesus dan dari karya penebusan di salib.

Richard Rohr dalam karyanya The Universal Christ menggemakan pandangan
serupa dengan menekankan bahwa Kristus bukan hanya Yesus dari Nazaret, tetapi
kehadiran ilahi yang meliputi seluruh ciptaan. Ia menulis bahwa “Kristus telah ada
sebelum dunia dijadikan” dan oleh karena itu “Yesus hanyalah manifestasi sementara dari
realitas kosmik tersebutPandangan ini tampak memuliakan keuniversalan Kristus, namun
tanpa dasar inkarnasional dan salib, konsep itu kehilangan inti keselamatan. Jiirgen
Moltmann menegaskan bahwa hanya dalam peristiwa salib dan kebangkitan, kasih Allah
dinyatakan secara penuh; tanpa salib, tidak ada Kristus yang sejati.*®

Kitab Kolose 1:15-20 memberikan keseimbangan yang tajam terhadap
kecenderungan kosmis tersebut. Paulus menulis bahwa Kristus adalah “gambar Allah

14 Stanley J Grenz, A Primer on Postmodernism (Grand Rapids: Eerdmans, 1996), 127-28.

15 Craig S Keener, The IVP Bible Background Commentary: New Testament (Downers Grove: IVP, 2014),
404.

18 N T Wright, The Resurrection of the Son of God (Minneapolis: Fortress Press, 2003), 42.

17 Pierre Teilhard de Chardin, The Phenomenon of Man (New York: Harper & Row, 1959), 291.

18 Jiirgen Moltmann, The Crucified God (London: SCM Press, 1974), 205-6.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 105



yang tidak kelihatan, yang sulung, lebih utama dari segala yang diciptakan,” namun ia
menambahkan, “oleh darah salib-Nya Ia telah mendamaikan segala sesuatu.”® Artinya,
Kristus kosmis tidak dapat dilepaskan dari Kristus yang tersalib. Seperti dikatakan
Thomas F. Torrance, pendamaian kosmik tidak terjadi melalui abstraksi metafisis, tetapi
melalui tubuh konkret Kristus di salib.°

Dalam sejarah teologi, Karl Rahner mencoba menjembatani antara universalitas
kasih Allah dan partikularitas Yesus Kristus melalui konsep “anonymus Christian”
gagasan bahwa keselamatan Allah dapat dialami oleh semua orang yang dengan tulus
mencari kebenaran, meskipun tanpa mengenal Yesus secara eksplisit.2! Namun gagasan
ini mendapat kritik karena berpotensi meniadakan urgensi penginjilan dan menurunkan
keunikan Kristus sebagai satu-satunya Juruselamat.??

Fenomena “Kristus yang bukan Yesus” juga muncul dalam konteks spiritualitas
kontemporer Indonesia, di mana banyak umat Kristen tertarik pada bentuk-bentuk
spiritualitas lintas agama yang menekankan “kesadaran universal” dan “energi ilahi.”??
Nico Syukur Dister menegaskan bahwa spiritualitas Kristen tidak dapat dilepaskan dari
sejarah konkret Yesus yang berinkarnasi, menderita, mati, dan bangkit. la mengingatkan
bahwa iman Kristen tidak lahir dari pengalaman mistik manusia yang naik ke surga, tetapi
dari Allah yang turun ke dunia untuk menyelamatkan manusia.

Dalam konteks pluralitas Indonesia, Kristologi yang benar harus menegaskan
keunikan Yesus Kristus tanpa jatuh pada eksklusivisme sempit. “Kristus yang kosmis
bukan berarti Kristus yang abstrak, tetapi Kristus yang hadir secara riil dalam sejarah
manusia Indonesia.?* Dengan demikian, kesadaran kosmis tidak boleh mengaburkan
realitas historis inkarnasi; sebab hanya melalui Yesus dari Nazaret, kasih Allah menjadi
nyata dan dapat diakses oleh manusia.

Dalam perspektif pastoral, kecenderungan mengutamakan “Kristus kosmis” juga
berpengaruh pada bentuk-bentuk ibadah modern yang lebih menekankan pengalaman
emosional atau estetika spiritual daripada refleksi teologis yang mendalam.?® Ibadah
digital, musik rohani populer, dan retret kontemplatif sering kali mengarah pada
pencarian “pengalaman rohani” yang tidak selalu terikat dengan Kristus yang disalibkan.
Gereja perlu berhati-hati agar tidak menjadikan iman sebagai pencarian pengalaman
transendental, tetapi sebagai respons iman terhadap karya penebusan Allah dalam
sejarah.?

Dengan demikian, “Kristus yang bukan Yesus” merupakan bentuk baru
gnostisisme modern : spiritualitas yang menolak sejarah dan tubuh manusia. Gereja perlu
menegaskan kembali bahwa keselamatan bersifat historis, berakar pada inkarnasi, dan

19 Peter T O’Brien, Colossians, Philemon (Waco: Word Books, 1982), 57-59.

2 Thomas F Torrance, The Mediation of Christ (Colorado Springs: Helmers & Howard, 1992), 54-55.
2L Karl Rahner, Foundations of Christian Faith (New York: Crossroad, 1978), 318.

22 Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 172-74.

23 Nico Syukur Dister, Teologi Dan Spiritualitas (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 48.

24 Bangun Sitohang, “REFLEKSI KRISTOLOGI KOSMIK DALAM LAKU IMAN YANG
EKOLOGIS,” Anugerah 8, no. 2 (2019),
https://ejurnalnew.methodist.ac.id/index.php/jta/article/view/1707.

% E Gerrit Singgih, Teologi Dan Pergumulan Kontekstual Di Indonesia (Yogyakarta: Kanisius, 1996),
103.

% Stanley J Grenz, Theology for the Community of God (Grand Rapids: Eerdmans, 2000), 703.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 106



diwujudkan melalui salib. Seperti ditegaskan oleh Bavinck, “tanpa inkarnasi, tidak ada
keselamatan; tanpa Kristus yang historis, iman Kristen kehilangan fondasinya.””?’

Yesus Kristus: Kesatuan Inkarnasi dan Penebusan

Kesatuan antara Yesus dan Kristus merupakan inti dari iman Kristen. Iman gereja
tidak berakar pada gagasan religius atau pengalaman mistik manusia, tetapi pada
peristiwa inkarnasi di mana Allah menjadi manusia dalam diri Yesus dari Nazaret.?® Sejak
konsili Nicea (325 M), gereja menegaskan pengakuan bahwa Yesus Kristus adalah deus
verus, homo verus yaitu Allah sejati dan manusia sejati.?® Pengakuan ini bukan sekadar
dogma, tetapi fondasi seluruh teologi Kristen, sebab hanya melalui kesatuan ilahi dan
manusiawi itulah keselamatan menjadi nyata.

Inkarnasi menunjukkan bahwa Allah tidak jauh dari dunia, melainkan hadir di
tengah sejarah. Jiirgen Moltmann menjelaskan bahwa dalam Kristus, Allah bukan hanya
berbicara kepada manusia, tetapi turut menanggung penderitaan manusia. Demikian pula
Thomas F. Torrance menegaskan bahwa inkarnasi merupakan bentuk solidaritas Allah
dengan ciptaan-Nya, karena melalui tubuh Yesus, Allah menebus dan memperbarui dunia.
Peristiwa salib menjadi puncak dari kesatuan ini. John Stott menyatakan bahwa salib
adalah “pertemuan antara keadilan dan kasih Allah.”®® Di sana Allah tidak hanya
menyatakan kasih-Nya, tetapi juga menegakkan keadilan dengan menanggung dosa
manusia dalam diri Anak-Nya sendiri.®® Salib bukanlah kegagalan, melainkan
kemenangan kasih yang menebus.*?

Paulus dalam Filipi 2:5-11 menampilkan paradoks Kristus: la yang dalam rupa
Allah merendahkan diri menjadi manusia, bahkan sampai mati di kayu salib.>® Paradoks
ini memperlihatkan bahwa kemuliaan Allah tidak terpisah dari kerendahan, dan keilahian
Kristus justru dinyatakan melalui ketaatan-Nya.** Dalam kebangkitan, Allah meneguhkan
Yesus sebagai Kristus, mengalahkan dosa dan maut.

Dalam konteks Indonesia, E.G. Singgih menafsirkan inkarnasi sebagai pola
keberimanan yang menegaskan keterlibatan Allah dalam kehidupan manusia.
Menurutnya, “iman Kristen bukanlah jalan pelarian dari dunia, tetapi keterlibatan Allah
yang konkret di dalam dunia manusia.” Kristus yang inkarnatif menantang gereja untuk
hadir secara nyata dalam penderitaan sosial dan ketidakadilanlman kepada Yesus Kristus
berarti partisipasi dalam karya penebusan Allah bagi dunia.

Kristus yang bangkit juga menjadi dasar pengharapan eskatologis bagi umat
percaya.®® Herman Bavinck menegaskan bahwa kebangkitan Kristus bukan hanya tanda

2 Herman Bavinck, Reformed Dogmatics: Sin and Salvation in Christ, vol. 3 (Grand Rapids: Baker
Academic, 2006), 299.

28 Karl Barth, Church Dogmatics: The Doctrine of the Word of God, vol. 1/1 (Edinburgh: T&T Clark,
1936), 122.

2 I N D Kelly, Early Christian Doctrines (London: A&C Black, 1977), 233.

30 John Stott, Christian Mission in the Modern World (Downers Grove: IVP, 2008), 53.

31 Leon Morris, The Apostolic Preaching of the Cross (Grand Rapids: Eerdmans, 1965), 59.

32 Wolfhart Pannenberg, Jesus—God and Man (Philadelphia: Westminster Press, 1968), 97.

33 Gordon D. Fee, Paul's Letter to the Philippians (Grand Rapids: Eerdmans, 1995), 210.

3 N. T. Wright, Paul and the Faithfulness of God (Minneapolis: Fortress Press, 2013), 1170.

% Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Grand Rapids: Eerdmans,
1998), 154.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 107



pembenaran umat, tetapi jaminan akan pembaruan seluruh ciptaan.®® Dalam terang ini,
keselamatan tidak bersifat individualistis, tetapi kosmik meliputi relasi antara Allah,
manusia, dan alam semesta.

Dalam dunia modern yang terfragmentasi, kesatuan antara Yesus dan Kristus juga
menjadi panggilan etis bagi gereja. Iman tidak hanya diungkapkan dalam liturgi, tetapi
juga melalui kesaksian etis yang mencerminkan kasih dan kebenaran Kristus.

Dengan demikian, kesatuan Yesus Kristus bukan sekadar ajaran, melainkan
realitas hidup. Nico Syukur Dister menyebutnya “misteri kasih yang membumi” yaitu
Allah yang merendahkan diri agar manusia ditinggikan di dalam Yesus Kristus, Allah dan
manusia bersatu, surga dan bumi diperdamaikan, dan dunia diperbarui dalam kasih
karunia.®’

Kfrisis Kristologi di Era Digital dan Pascamodern

Memasuki era digital, tantangan bagi Kristologi tidak lagi sekadar bersifat
konseptual, tetapi eksistensial. Dunia maya menghadirkan ruang baru di mana identitas,
makna, dan iman dinegosiasikan secara instan. Dalam konteks ini, Yesus Kristus sering
kali direduksi menjadi ikon virtual untuk figur inspiratif yang mudah dikonsumsi, tetapi
kehilangan makna soteriologisnya.*® Fenomena ini menandai pergeseran dari iman yang
berakar pada perjumpaan pribadi dengan Kristus yang hidup, menuju spiritualitas yang
dangkal dan pragmatis.3®

Heidi A. Campbell menyebut fenomena ini sebagai networked religion, yaitu
bentuk keberagamaan yang lebih menonjolkan ekspresi diri ketimbang ketaatan pada
tradisi iman.*® Identitas iman dibangun melalui likes, views, dan algoritma, bukan lagi
melalui disiplin rohani dan refleksi teologis. Dalam konteks seperti ini, Kristus berisiko
berubah menjadi produk digital yang disukai, dikutip, tetapi tidak diikuti.

Di Indonesia, fenomena serupa dalam risetnya tentang spiritualitas generasi
milenial. la menemukan bahwa banyak anak muda Kristen memahami iman sebagai
“pengalaman emosional” tanpa dasar doktrinal yang kuat. Akibatnya, Yesus dikenal
sebagai figur moral, bukan Penebus. Gereja pun sering terjebak dalam budaya “konten
rohani cepat saji,” yang lebih mementingkan keindahan visual daripada kedalaman
teologi

Krisis ini mencerminkan gejala spiritualitas konsumtif, dimana teologi yang
dangkal mudah dikomersialisasi, sehingga iman berubah menjadi konsumsi rohani yang
kehilangan daya profetikDalam pandangan Singgih, gereja perlu kembali menegaskan
fondasi Kristologi yang kokoh: Yesus Kristus yang disalibkan dan bangkit.

Gereja di tengah dunia plural dan digital harus menjadi komunitas yang hidup
dari kuasa salib, bukan dari daya tarik popularitas. Gereja tidak boleh menjadi “pabrik
konten” melainkan harus menjadi tubuh Kristus yang menghadirkan kasih dan kebenaran
di tengah dunia digital. Pemahaman ini sejalan dengan ajaran Alkitab bahwa gereja adalah
perpanjangan tangan Kristus di dunia (1Kor. 12:27).

3% Herman Bavinck, Reformed Dogmatics, Vol. 3: Sin and Salvation in Christ (Grand Rapids: Baker
Academic, 2006), 307.

37 Rowan Williams, Tokens of Trust: An Introduction to Christian Belief (Louisville: Westminster John
Knox, 2007), 76.

38 Heidi A. Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds
(London: Routledge, 2013), 97.

% Lee Mclntyre, Post-Truth (Cambridge: MIT Press, 2018), 43.

40 Campbell, Digital Religion, 102.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 108



Dalam perspektif etika digital, keberimanan di dunia maya menuntut tanggung
jawab moral yang sama seperti di dunia nyata. Kesetiaan kepada Kristus tidak hanya
diukur dari perkataan religius, tetapi juga dari integritas dalam setiap tindakan sosial dan
publik, Maka, iman digital bukanlah iman yang terpisah, melainkan perwujudan nyata
dari kasih yang berakar pada Kristus yang hidup.

Selain itu, keberadaan digital juga membuka peluang baru bagi misi. Boiliu
menekankan bahwa ruang digital dapat menjadi “tempat inkarnasi baru” di mana kasih
dan kebenaran Kristus dihadirkan secara kontekstual dan kreatif. Namun, hal itu hanya
mungkin jika gereja memahami esensi Kristus yang utuh dan bukan sekadar pesan moral,
tetapi Pribadi yang hidup dan menebus.

Dengan demikian, krisis Kristologi di era digital bukan hanya tentang kesalahan
konsep, melainkan tentang hilangnya pengalaman nyata akan Kristus yang inkarnatif.
Gereja perlu mengembalikan fokus pelayanan dari pencitraan menuju perjumpaan, dari
popularitas menuju pengenalan yang sejati akan Yesus Kristus. Di dunia yang serba cepat,
iman kepada Kristus menuntut kedalaman, ketekunan, dan kesetiaan yang melampaui
algoritma budaya digital.

Analisis Kristologi dalam Teologi Dogmatika

Kristologi dalam teologi dogmatika adalah cabang teologi yang mempelajari
tentang pribadi dan karya Yesus Kristus. Kristologi bukan hanya menganalisis siapa
Yesus secara historis, tetapi juga bagaimana dia diwahyukan dalam iman Kristen sebagai
Tuhan yang benar dan manusia yang sejati. Dalam teologi dogmatika, Kristologi
berfungsi untuk menjelaskan kedudukan Yesus dalam keseluruhan rencana penebusan
Allah, serta bagaimana ia menjadi pusat dari doktrin Kristen. Pemahaman ini didasarkan
pada pengajaran Alkitab yang mengidentifikasi Yesus sebagai Kristus, yang berarti “Yang
Diurapi” atau Mesias, yang datang untuk membawa keselamatan umat manusia (Luk
2:11).

Salah satu aspek utama dalam analisis Kristologi adalah memahami inkarnasi,
yang merupakan peristiwa di mana Tuhan menjadi manusia dalam pribadi Yesus Kristus.
Hal ini dijelaskan dengan jelas dalam Yohanes 1:14, "Firman itu telah menjadi manusia,
dan diam di antara kita." Inkarnasi adalah doktrin sentral dalam Kristologi karena
menunjukkan bahwa Allah tidak hanya berbicara tentang umat manusia dari jauh, tetapi
masuk ke dalam sejarah manusia untuk menyelamatkan mereka. Dalam konteks ini, Yesus
tidak hanya menjadi contoh moral atau pengajar agama, tetapi juga Allah yang turun
untuk menanggung dosa umat manusia dan menawarkan keselamatan (Fil 2:6-8).

Teologi dogmatika menekankan pentingnya hubungan antara sifat ilahi dan
manusiawi dalam pribadi Yesus Kristus. Yesus adalah satu pribadi dengan dua kodrat,
yaitu kodrat ilahi dan kodrat manusiawi yang tidak tercampur, tetapi juga tidak terpisah.
Konsep ini sering disebut sebagai "Hypostatic Union" atau Persatuan Hipostatik, yang
mengajarkan bahwa Yesus adalah sepenuhnya Allah dan sepenuhnya manusia dalam satu
pribadi.** Hal ini penting untuk memahami penebusan yang dilakukan oleh Yesus, karena
hanya sebagai Tuhan yang tanpa dosa, ia dapat menanggung hukuman dosa umat
manusia, dan hanya sebagai manusia sejati, ia dapat mewakili umat manusia di hadapan
Allah (Ibr2:17).

Dalam analisis Kristologi, karya penebusan Kristus juga menjadi fokus utama.
Yesus datang untuk menyelamatkan umat manusia dari dosa dan maut melalui kematian-

41 Sarmauli Sarmauli Hanti Hanti, Lira Oktoratilova, Meisy Cahyanti, “Doktrin Kristus Dalam Teologi
Sistematika: Sifat, Karya, Dan Relevansinya,” Ilmiah Nusantara 6, no. 2 (2025),
https://doi.org///doi.org/10.61722/jinu.v2i6.6729.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 109



Nya di salib dan kebangkitan-Nya.*? Sebagai Penebus, Yesus tidak hanya memberikan
teladan moral, tetapi juga menawarkan pengampunan dosa melalui salib (Rom 5:8).
Kematian-Nya sebagai korban yang tak berdosa memenuhi tuntutan keadilan Allah,
sedangkan kebangkitan-Nya membuktikan kemenangan atas maut dan memberikan
pengharapan hidup kekal bagi umat manusia (1 Kor 15:17).

Secara keseluruhan, analisis Kristologi dalam teologi dogmatika mengarah pada
pemahaman bahwa Yesus Kristus adalah pusat dari keselamatan dan kehidupan Kristen.
Dia bukan hanya tokoh sejarah, tetapi juga Juru Selamat yang hidup yang memperbarui
hubungan manusia dengan Allah. Gereja dipanggil untuk memberitakan Kristus sebagai
pusat Injil baik dalam pengajaran, ibadah, maupun kehidupan sehari-hari sehingga setiap
orang yang percaya kepada-Nya dapat mengalami keselamatan yang penuh dan hidup
dalam pengharapan yang didasarkan pada kebangkitan-Nya (Yoh 14:6)

KESIMPULAN

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa fragmentasi pemahaman
tentang Yesus sebagai sosok historis dan Kristus iman dalam teologi Kristen dapat
menimbulkan tantangan dalam mendalami inti ajaran Kristologi. Perbedaan antara Yesus
sebagai figur sejarah yang diteliti melalui pendekatan historis dan Kristus sebagai objek
iman yang dipercayai umat Kristen menuntut adanya pendekatan yang holistik dan
integratif dalam memahami keduanya. Artikel ini menggarisbawahi pentingnya sintesis
antara Yesus historis dan Kristus iman, yang keduanya saling melengkapi dan tidak
terpisahkan. Yesus sebagai pribadi historis memberikan dasar empirik untuk keyakinan
Kristen, sementara Kristus iman menyampaikan dimensi teologis yang lebih mendalam
tentang penyelamatan umat manusia melalui inkarnasi, salib, dan kebangkitan.

Dalam konteks teologi dogmatika, pemahaman yang utuh tentang Kristus tidak
hanya mencakup pengenalan akan Yesus sebagai teladan moral, tetapi juga sebagai Sang
Penyelamat yang menanggung dosa umat manusia dan memulihkan hubungan mereka
dengan Allah. Gereja diharapkan untuk memelihara kesatuan iman ini dalam pengajaran
dan kesaksiannya, baik dalam dunia fisik maupun dunia digital. Artikel ini juga
menegaskan bahwa Kristologi bukan hanya menjadi pusat teologi, tetapi juga dasar dari
misi gereja, yang dipanggil untuk menyebarkan kasih dan kebenaran Kristus dalam
berbagai budaya dan teknologi, serta menghadirkan keselamatan yang dibawa oleh Yesus
Kristus sebagai pembaruan kosmik yang memulihkan seluruh ciptaan.

DAFTAR PUSTAKA

Bangun Sitohang. “REFLEKSI KRISTOLOGI KOSMIK DALAM LAKU IMAN
YANG EKOLOGIS.” Anugerah 8, no. 2 (2019).
https://ejurnalnew.methodist.ac.id/index.php/jta/article/view/1707.

Barth, Karl. Church Dogmatics: The Doctrine of the Word of God. Vol. I/1. Edinburgh:
T&T Clark, 1936.

Bavinck, Herman. Reformed Dogmatics: Sin and Salvation in Christ. Vol. 3. Grand
Rapids: Baker Academic, 2006.

Dister, Nico Syukur. Teologi Dan Spiritualitas. Yogyakarta: Kanisius, 1993.

GP, Harianto. Metodologi Dan Jenis - Jenis Pendekatan Penelitian. Vol. 1. Bandung:
Agiamedia, 2024.

42 Warisman Harefa, “Keunikan Kekristenan Berakar Di Dalam Kesatuannya Dengan Kristu,” Kurios 2,
no. 1 (2014), https://doi.org/https://doi.org/10.30995/kur.v2i1.19.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|110



Grenz, Stanley J. 4 Primer on Postmodernism. Grand Rapids: Eerdmans, 1996.

. Theology for the Community of God. Grand Rapids: Eerdmans, 2000.

Hanti Hanti, Lira Oktoratilova, Meisy Cahyanti, Sarmauli Sarmauli. “Doktrin Kristus
Dalam Teologi Sistematika: Sifat, Karya, Dan Relevansinya.” l/miah Nusantara 6,
no. 2 (2025). https://doi.org///doi.org/10.61722/jinu.v2i6.6729.

Harefa, Warisman. “Keunikan Kekristenan Berakar Di Dalam Kesatuannya Dengan
Kristu.” Kurios 2, no. 1 (2014). https://doi.org/https://doi.org/10.30995/kur.v2i1.19.

Keener, Craig S. The IVP Bible Background Commentary: New Testament. Downers
Grove: IVP, 2014.

Kelly, J N D. Early Christian Doctrines. London: A&C Black, 1977.

Losung, Alfrina Sefiani, and Andreas James Darmawan. “Viralisasi Karakter Yesus
Kristus Melalui Sosial Media Bagi Kawula Muda.” Jurnal De-Lite 4, no. 1 (2024):
154-65.

M, Yusuf L. “Yesus Sejarah Dan Kristus Iman.” Veritas Lux Mea 2, no. 1 (2020): 1-19.

Mangarimbun GultomCandra Gunawan Marisi. “Konsep Kristologi Konsili Kalsedon
Dalam Menanggapi Ajaran Eutyches Pada Tahun 451 Dan Integrasinya Dalam
Pendidikan ~ Agama  Kristen.” Real Didache 4, mno. 2 (2024).
https://doi.org//doi.org/10.53547/rdj.v412.560.

Manurung, Pangeran. “Problem Ajaran Inkarnasi Mistis Dalam Kristologi: Analisa
Dogmatis Dan Teologis.” Jurnal Teologi & Pelayanan Kerusso 9, no. 2 (2024):
304-17.

Moltmann, Jirgen. The Crucified God. London: SCM Press, 1974.

Morris, Leon. The Apostolic Preaching of the Cross. Grand Rapids: Eerdmans, 1965.

Newbigin, Lesslie. The Gospel in a Pluralist Society. Grand Rapids: Eerdmans, 1989.

O’Brien, Peter T. Colossians, Philemon. Waco: Word Books, 1982.

Objantoro, E. “Religious Pluralism And Christian Responses.” Evangelikal: Jurnal
Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat 2, no. 1 (2018): 123-33.

Paipi, Armin, Indhasari, and Marlina Kumuku. “MISI KRISTEN DI ERA
POSTMODERN: TANTANGAN RELATIVISME DAN RESPON TEOLOGIS
TERHADAP PEMBERITAAN INJIL.” Humaniora, Humanitis Jurnal Bisnis,
Sosial 2, no. 10 (2024): 1462—72.

Rahner, Karl. Foundations of Christian Faith. New York: Crossroad, 1978.

Robbyanto Notomihardjo. “Kristologi Kosmik : Tinjauan Ulang Dari Sudut Biblikal,
Teologikal Dan Historikal.” Veritas 1 (2000).
https://doi.org/https://doi.org/10.36421/veritas.v1il.34.

Sariyanto, Petrus Baela, and Sri Tuminah. “WAHYU ALLAH DALAM TEOLOGI
KARL BARTH: ANALISIS DAN IMPLIKASL” SIAP: Jurnal Teologi Dan
Pendidikan Kristen 13, no. 2 (2025): 13-36.

Singgih, E Gerrit. Teologi Dan Pergumulan Kontekstual Di Indonesia. Yogyakarta:
Kanisius, 1996.

Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers Grove: IVP, 2008.

Supriadi, Made Nopen. “TINJAUAN TEOLOGIS TERHADAP POSTMODERNISME
DAN IMPLIKASINYA BAGI IMAN KRISTEN.” Manna Rafflesia 6, no. 2 (2020):
112-34.

Teilhard de Chardin, Pierre. The Phenomenon of Man. New York: Harper & Row, 1959.

Torrance, Thomas F. The Mediation of Christ. Colorado Springs: Helmers & Howard,
1992.

Wibowo, Moses, and Tony Salurante. “Kajian Biblika lkorintus 15: 1-11 Bagi

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen| 111



Pemahaman Iman Kristen Tentang Kebangkitan Yesus Kristus.” Manna Rafflesia 7,
no. 1 (October 2020): 90—115. https://doi.org/10.38091/man_raf.v7il.136.
Wibowo, Wahju Satria. “Yesus Sejarah Atau Kristus Iman?: Historisitas Iman Dan Karya
Allah Dalam Yesus Kristus.” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual Dan
Filsafat Keilahian 6, no. 1 (April 30, 2021): 51.
https://doi.org/10.21460/gema.2021.61.631.
Wright, N T. The Resurrection of the Son of God. Minneapolis: Fortress Press, 2003.

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|112



