
 Article Histori: 

 Submited : 15/11/2025 

JURNAL TEOLOGI DAN PENDIDIKAN KRISTEN        Reviewed : 23/11/2025 

VOLUME 7, NO 1 DESEMBER 2025         Acepted : 26/12/2025 

Availble at: http://sttsabdaagung.ac.id          Published : 27/12/2025 

 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|101 
 

 

S E S A W I 

FRAGMENTASI PEMAHAMAN TENTANG YESUS HISTORIS DAN 

KRISTUS IMAN: SUATU ANALISIS KRISTOLOGI DALAM 

TEOLOGI DOGMATIKA 
 

Harvenza Widi Murmanma 

Sekolah Tinggi Teologi Berita hidup 

harvenza.murmanma@gmail.com 

 

Abstract 

The background of this study is related to the fragmentation of understanding 

about Jesus as the historical figure and Christ of faith within the Christian tradition. The 

differences between the two often lead to debates in theological studies, particularly in 

the realm of dogmatic theology. The separate understanding of Jesus as a historical figure 

presented by historical research and Christ as the object of faith believed by Christians 

presents challenges in delving into the depths of Christology. The purpose of this study is 

to analyze the differences and connections between the historical Jesus and the Christ of 

faith, as well as to find a point of convergence that can unite both in the study of dogmatic 

theology. The method used in this research is descriptive qualitative analysis with a 

theological hermeneutic approach. This study examines biblical texts, historical research 

findings, and theological perspectives that have developed within the Christian tradition 

to identify existing differences in understanding. Additionally, this research also utilizes 

literature from dogmatic theology that discusses Christological doctrine and Jesus as the 

center of Christian faith. The findings of the study indicate that although there are 

differences between Jesus as a historical figure and Christ of faith, they are inseparable 

and complementary. Jesus as the historical figure provides an empirical foundation for 

Christian belief, while the Christ of faith reveals a deeper theological dimension about 

the salvation of humanity. The discussion emphasizes the importance of synthesizing both 

perspectives to build a more complete understanding of Christology in dogmatic theology, 

guiding Christians to understand Jesus not only as a historical figure but also as the 

Savior in faith 

Keyword: Fragmentation of Understanding, Historical Jesus, Christ of Faith, 

Christological Analysis, Dogmatic Theology 

 

Abstrak 

Latar belakang masalah dalam penelitian ini berkaitan dengan adanya fragmentasi 

pemahaman tentang Yesus sebagai pribadi historis dan Kristus iman dalam tradisi 

Kristen. Perbedaan antara keduanya sering kali menimbulkan perdebatan dalam kajian 

teologi, khususnya dalam ranah teologi dogmatika. Pemahaman yang terpisah antara 

Yesus sebagai sosok historis yang dihadirkan oleh penelitian sejarah dan Kristus sebagai 

objek iman yang dipercayai oleh umat Kristen memunculkan tantangan dalam mendalami 

kedalaman teologi Kristus. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis perbedaan 

dan keterkaitan antara Yesus historis dan Kristus iman, serta untuk menemukan titik temu 

yang dapat menyatukan keduanya dalam kajian teologi dogmatika. Metode yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah metode analisis kualitatif deskriptif dengan 

pendekatan hermeneutik teologis. Penelitian ini mengkaji teks-teks Alkitab, hasil 

penelitian historis, serta pandangan teologis yang berkembang dalam tradisi Kristen

http://sttsabdaagung.ac.id/e-journal/index.php/sesawi
mailto:harvenza.murmanma@gmail.com


 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|102 
 

untuk mengidentifikasi perbedaan pemahaman yang ada. Selain itu, kajian ini juga 

memanfaatkan literatur dari teologi dogmatika yang membahas doktrin Kristologi dan 

Yesus sebagai pusat iman Kristen. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun 

terdapat perbedaan antara Yesus sebagai sosok historis dan Kristus iman, keduanya tidak 

terpisahkan dan saling melengkapi. Yesus sebagai pribadi historis memberikan dasar 

empirik bagi keyakinan Kristen, sedangkan Kristus iman mengungkapkan dimensi 

teologis yang lebih dalam tentang penyelamatan umat manusia. Dalam pembahasan, 

penelitian ini menekankan pentingnya sintesis antara keduanya untuk membangun 

pemahaman Kristologi yang lebih utuh dalam teologi dogmatika, yang dapat 

mengarahkan umat Kristen untuk memahami Yesus bukan hanya sebagai figur sejarah, 

tetapi juga sebagai Juru Selamat dalam iman. 

Kata Kunci: Fragmentasi Pemahaman, Yesus Historis,Kristus Iman, Analisis Kristologi, 

Teologi Dogmatika 

 

PENDAHULUAN 

Dalam sejarah teologi Kristen, istilah “Yesus Kristus” memiliki makna yang amat 

mendalam karena menyatukan dua dimensi utama iman: Yesus dari Nazaret, pribadi 

historis yang hidup dalam konteks dunia nyata abad pertama, dan Kristus, Sang Mesias 

dan Anak Allah yang diurapi, yang menjadi pusat pengakuan iman gereja perdana. 

Keduanya tidak dapat dipisahkan tanpa merusak fondasi iman Kristen. Dalam pribadi 

Yesus Kristus, keilahian dan kemanusiaan berpadu secara misterius tetapi nyata, 

sebagaimana ditegaskan oleh Konsili Khalsedon tahun 451 bahwa Ia adalah vere deus et 

vere homo benar-benar Allah dan benar-benar manusia.1 

Namun, keseimbangan antara aspek historis dan teologis ini tidak selalu terjaga 

sepanjang sejarah pemikiran teologi. Rasionalisme modern dan kritik historis terhadap 

Alkitab sejak abad ke-18 melahirkan upaya memisahkan “Yesus sejarah” (the historical 

Jesus) dari “Kristus iman” (the Christ of faith).2 Dalam kerangka ini, Yesus dipahami 

semata sebagai tokoh moral dan guru etika universal tanpa dimensi penebusan ilahi. 

Sebaliknya, aliran mistik dan idealistis pada abad ke-20 menonjolkan konsep “Kristus 

kosmis” yang bersifat metafisis dan simbolis, terlepas dari realitas inkarnasi Yesus dari 

Nazaret.3 

Kedua arus ini menandai krisis kristologi modern, di mana iman akan Yesus 

Kristus terpecah antara sejarah dan metafisika. Dalam konteks pascamodernisme, yang 

menolak klaim kebenaran absolut dan mengutamakan pengalaman subjektif, pengakuan 

bahwa “Yesus adalah Kristus” kehilangan bobot eksistensialnya.4 Kristus tidak lagi 

dipandang sebagai Pribadi yang hidup dan menyelamatkan, melainkan sekadar simbol 

kesadaran spiritual manusia. Dalam pluralisme religius, Kristus sering direduksi menjadi 

 
1 Mangarimbun Gultom Candra Gunawan Marisi, “Konsep Kristologi Konsili Kalsedon Dalam 

Menanggapi Ajaran Eutyches Pada Tahun 451 Dan Integrasinya Dalam Pendidikan Agama Kristen,” Real 

Didache 4, no. 2 (2024), https://doi.org//doi.org/10.53547/rdj.v4i2.560. 
2 Yusuf L M, “Yesus Sejarah Dan Kristus Iman,” Veritas Lux Mea 2, no. 1 (2020): 1–19. 
3 Robbyanto Notomihardjo, “Kristologi Kosmik : Tinjauan Ulang Dari Sudut Biblikal, Teologikal Dan 

Historikal,” Veritas 1 (2000), https://doi.org/https://doi.org/10.36421/veritas.v1i1.34. 
4 Armin Paipi, Indhasari, and Marlina Kumuku, “MISI KRISTEN DI ERA POSTMODERN: 

TANTANGAN RELATIVISME DAN RESPON TEOLOGIS TERHADAP PEMBERITAAN INJIL,” 

Humaniora, Humanitis Jurnal Bisnis, Sosial 2, no. 10 (2024): 1462–72. 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|103 
 

figur universal tentang kasih dan transendensi sejajar dengan tokoh-tokoh spiritual lain 

seperti Buddha atau Gandhi.5  

Fenomena era digital memperumit persoalan ini. Representasi Yesus di media 

sosial, film, dan budaya populer sering kali dikonstruksi ulang secara estetis, ideologis, 

atau komersial. “Yesus” digital dapat muncul sebagai ikon moral, simbol toleransi, 

bahkan bahan hiburan yang jauh dari kesaksian Alkitab. Akibatnya, umat Kristen hidup 

di tengah banjir informasi religius yang justru menimbulkan kebingungan epistemologis 

tentang siapa sebenarnya Yesus Kristus yang sejati.6 Tantangan ini bukan hanya bersifat 

intelektual, tetapi juga spiritual dan pastoral, sebab ia mengancam identitas gereja di 

tengah masyarakat yang semakin cair secara teologis dan moral.  

Dari latar belakang tersebut muncul pertanyaan teologis yang sangat mendasar: 

Apakah mungkin mengenal Kristus tanpa mengenal Yesus? Sebaliknya, dapatkah Yesus 

dipahami tanpa pengakuan-Nya sebagai Kristus? Pertanyaan ini menyentuh inti iman 

Kristen, yakni kesaksian bahwa Allah telah menyatakan diri-Nya secara sempurna dalam 

pribadi Yesus Kristus yang sekaligus naturnya adalah manusia dan Allah.  

Secara teologis, setidaknya terdapat tiga bentuk pemahaman yang muncul dalam 

konteks modern dan kontemporer: Yesus yang bukan Kristus yaitu pandangan yang 

menekankan sisi historis Yesus tanpa mengakui keilahian dan karya penebusan-Nya; 

Kristus yang bukan Yesus – gagasan metafisis atau simbolis tentang Kristus yang terlepas 

dari realitas inkarnasi dan sejarah; Yesus Kristus pengakuan iman yang menyatukan 

kemanusiaan dan keilahian dalam satu pribadi yang utuh, dasar keselamatan dan 

kehidupan gereja.  

Penelitian ini bertujuan untuk menggali makna teologis dari ketiga pemahaman 

tersebut berdasarkan kesaksian Kitab Suci dan refleksi teologi kontemporer. Melalui 

pendekatan historis-biblis dan refleksi kontekstual, studi ini hendak menegaskan kembali 

pusat iman Kristen di tengah dunia yang terfragmentasi antara sejarah, spiritualitas, dan 

teknologi. Penegasan ini diharapkan dapat memperlihatkan bahwa iman Kristen bukan 

sekadar ide abstrak, melainkan relasi nyata dengan Yesus Kristus yang hidup, yang sama 

kemarin, hari ini, dan sampai selama-lamanya (Ibr. 13:8). 

METODE PENELITIAN 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode analisis kualitatif 

deskriptif dengan pendekatan hermeneutik teologis.7 Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti membaca ulang teks Alkitab dan karya teologis modern secara kontekstual untuk 

menemukan makna Kristologis yang relevan bagi gereja masa kini. Sumber primer 

penelitian adalah Alkitab Perjanjian Baru, khususnya teks-teks kristologis seperti 

Yohanes 1:1–18, Kolose 1:15–20, dan Filipi 2:5–11, yang menegaskan kesatuan antara 

kemanusiaan dan keilahian Yesus Kristus. Sumber sekunder mencakup literatur teologi 

klasik dan modern, serta karya teolog Indonesia seperti. Selain itu, jurnal akademik dan 

penelitian tentang Kristologi kontekstual, teologi inkarnasi, dan spiritualitas digital turut 

dianalisis untuk menjaga relevansi kajian.  

Tujuan akhirnya adalah menghadirkan pemahaman yang utuh tentang Yesus 

Kristus bukan sekadar ide religius atau tokoh moral, melainkan Pribadi Allah yang hidup, 

 
5 Made Nopen Supriadi, “TINJAUAN TEOLOGIS TERHADAP POSTMODERNISME DAN 

IMPLIKASINYA BAGI IMAN KRISTEN,” Manna Rafflesia 6, no. 2 (2020): 112–34. 
6 Alfrina Sefiani Losung and Andreas James Darmawan, “Viralisasi Karakter Yesus Kristus Melalui Sosial 

Media Bagi Kawula Muda,” Jurnal De-Lite 4, no. 1 (2024): 154–65. 
7 Harianto GP, Metodologi Dan Jenis - Jenis Pendekatan Penelitian, vol. 1 (Bandung: Agiamedia, 2024). 

37. 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|104 
 

inkarnatif, dan menebus dunia. Melalui metode ini, penelitian diharapkan memberikan: 

kontribusi teoretis, berupa kerangka Kristologi kontekstual yang menegaskan kesatuan 

Yesus dan Kristus dalam sejarah dan iman, serta, kontribusi praktis, bagi gereja dan umat 

Kristen dalam mengintegrasikan iman, refleksi teologis, serta etika digital di tengah 

budaya milenial dan pascamodern. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Yesus yang Bukan Kristus: Historisisme dan Krisis Penebusan 

Kecenderungan modernitas dalam memahami iman Kristen sering menempatkan 

akal budi manusia sebagai tolok ukur kebenaran teologis. Akibatnya, muncul pendekatan 

historis-kritis yang berusaha memisahkan antara “Yesus sejarah” (Jesus of History) dan 

“Kristus iman” (Christ of Faith).8 Pandangan ini berakar pada rasionalisme Pencerahan 

yang menganggap unsur supranatural dan mukjizat sebagai mitos religius yang harus 

dijelaskan secara naturalistis. Dalam konteks inilah lahir figur “Yesus yang bukan 

Kristus” yakni sosok Yesus yang hanya dipandang sebagai guru moral, nabi sosial, atau 

pembaharu budaya, tetapi bukan Anak Allah yang menebus dosa manusia.9 

Upaya desupernaturalisasi Injil ini terlihat jelas dalam pemikiran Rudolf 

Bultmann yang mengusulkan metode demythologization terhadap Kitab Suci.10 Bultmann 

menafsirkan kebangkitan Yesus bukan sebagai fakta historis, melainkan sebagai simbol 

eksistensial tentang kemenangan iman. Dengan demikian, keselamatan tidak lagi 

dipahami sebagai karya objektif Allah dalam sejarah, melainkan pengalaman subjektif 

manusia dalam eksistensi. Namun, sebagaimana dikritik oleh Wolfhart Pannenberg, iman 

Kristen kehilangan dasarnya bila terpisah dari realitas kebangkitan yang faktual.11 

Krisis kristologis ini mencerminkan apa yang disebut Karl Barth sebagai 

“pemberontakan religius manusia terhadap wahyu Allah.” Barth menegaskan bahwa 

Yesus Kristus bukan hasil pencarian manusia terhadap Allah, melainkan tindakan Allah 

yang datang kepada manusia melalui sejarah inkarnasi. Inkarnasi, dengan demikian, 

bukan simbol religius melainkan fakta ontologis yang mengikat seluruh realitas manusia 

dengan karya penebusan Allah.12 

Dalam ranah biblika, Yohanes 1:14 menyatakan bahwa “Firman itu telah menjadi 

manusia dan diam di antara kita.” Pernyataan ini mengandung kedalaman metafisik 

bahwa Allah tidak sekadar mengutus utusan, tetapi menjelma menjadi manusia secara 

historis. Paulus dalam Roma 1:3-4 menegaskan dua sisi identitas Kristus: “diperanakkan 

dari keturunan Daud menurut daging, dinyatakan oleh kebangkitan-Nya dari antara orang 

mati.” Di sini, Kristus tidak hanya manusia sejati, tetapi juga Allah sejati yang 

membuktikan keilahian-Nya melalui kebangkitan.13  

 
8 Wahju Satria Wibowo, “Yesus Sejarah Atau Kristus Iman?: Historisitas Iman Dan Karya Allah Dalam 

Yesus Kristus,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 6, no. 1 (April 

30, 2021): 51, https://doi.org/10.21460/gema.2021.61.631. 
9 E Objantoro, “Religious Pluralism And Christian Responses,” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan 

Pembinaan Warga Jemaat 2, no. 1 (2018): 123–33. 
10 Wibowo, “Yesus Sejarah Atau Kristus Iman?: Historisitas Iman Dan Karya Allah Dalam Yesus 

Kristus.” https://doi.org/21460/gema.2021.61.631. 
11 Moses Wibowo and Tony Salurante, “Kajian Biblika 1korintus 15: 1-11 Bagi Pemahaman Iman Kristen 

Tentang Kebangkitan Yesus Kristus,” Manna Rafflesia 7, no. 1 (October 2020): 90–115, 

https://doi.org/10.38091/man_raf.v7i1.136. 
12 Sariyanto, Petrus Baela, and Sri Tuminah, “WAHYU ALLAH DALAM TEOLOGI KARL BARTH : 

ANALISIS DAN IMPLIKASI,” SIAP: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 13, no. 2 (2025): 13–36. 
13 Pangeran Manurung, “Problem Ajaran Inkarnasi Mistis Dalam Kristologi : Analisa Dogmatis Dan 

Teologis,” Jurnal Teologi & Pelayanan Kerusso 9, no. 2 (2024): 304–17. 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|105 
 

Pendekatan yang hanya menekankan aspek kemanusiaan Yesus membawa risiko 

serius bagi iman gereja. John Stott mengingatkan bahwa salib kehilangan makna bila 

Yesus dipandang hanya sebagai martir moral. Tanpa pengakuan bahwa Yesus adalah 

Kristus, salib menjadi sekadar tragedi, bukan penebusan. Dietrich Bonhoeffer menyebut 

fenomena ini sebagai “kasih karunia murah” (cheap grace) kasih karunia tanpa salib, 

tanpa murid, dan tanpa Kristus yang hidup.  

Dalam konteks gereja Indonesia, hal serupa tampak dalam praktik pewartaan Injil 

yang kadang lebih menonjolkan aspek sosial dan budaya ketimbang dimensi penebusan. 

E.G. Singgih mencatat bahwa gereja modern sering “terlalu sibuk menjadi relevan 

sehingga kehilangan daya transenden Injil itu sendiri.” Pandangan ini sejalan dengan 

kritik terhadap gereja yang mengadopsi logika pasar dan pragmatisme pelayanan tanpa 

refleksi teologis yang mendalam. 

Sementara generasi muda Kristen cenderung memaknai Yesus sebagai influencer 

rohani yang inspiratif, bukan sebagai Juruselamat yang menuntut pertobatan dan 

ketaatanHal ini memperlihatkan bentuk baru dari “Yesus yang bukan Kristus” dalam 

konteks digital di mana Yesus direduksi menjadi ikon motivasi, bukan sumber 

keselamatan.  

Lebih jauh, krisis ini diperparah oleh relativisme teologis pascamodern yang 

menolak klaim kebenaran absolut.14 Dalam paradigma demikian, Yesus dipandang 

sebagai salah satu figur religius di antara banyak jalan menuju Allah. Namun, pengakuan 

gereja sejak mula tegas menyatakan: “Tidak ada keselamatan di luar Dia” (Kis. 4:12).15 

Inkarnasi menjadi batu ujian iman apakah gereja masih percaya pada Allah yang masuk 

ke dalam sejarah manusia atau sekadar pada ide moral tentang kasih universal. 

Kristus yang Bukan Yesus: Mistisisme Kosmis dan Krisis Inkarnasi 

Fenomena “Kristus yang bukan Yesus” muncul dari kecenderungan teologi 

modern yang menekankan dimensi universal dan kosmis dari Kristus, namun sering 

mengabaikan realitas historis inkarnasi di dalam Yesus dari Nazaret.16 Dalam pemikiran 

Pierre Teilhard de Chardin, misalnya, Kristus dipahami sebagai “Pusat Kosmos,” suatu 

energi ilahi yang menjiwai seluruh alam semesta dan menggerakkan evolusi menuju point 

Omega yakni penyempurnaan rohani kosmik.17 Walaupun pemikiran ini menegaskan 

keterlibatan Allah dalam seluruh ciptaan, bahaya laten muncul ketika Kristus dipisahkan 

dari sosok historis Yesus dan dari karya penebusan di salib. 

Richard Rohr dalam karyanya The Universal Christ menggemakan pandangan 

serupa dengan menekankan bahwa Kristus bukan hanya Yesus dari Nazaret, tetapi 

kehadiran ilahi yang meliputi seluruh ciptaan. Ia menulis bahwa “Kristus telah ada 

sebelum dunia dijadikan” dan oleh karena itu “Yesus hanyalah manifestasi sementara dari 

realitas kosmik tersebutPandangan ini tampak memuliakan keuniversalan Kristus, namun 

tanpa dasar inkarnasional dan salib, konsep itu kehilangan inti keselamatan. Jürgen 

Moltmann menegaskan bahwa hanya dalam peristiwa salib dan kebangkitan, kasih Allah 

dinyatakan secara penuh; tanpa salib, tidak ada Kristus yang sejati.18  

Kitab Kolose 1:15–20 memberikan keseimbangan yang tajam terhadap 

kecenderungan kosmis tersebut. Paulus menulis bahwa Kristus adalah “gambar Allah 

 
14 Stanley J Grenz, A Primer on Postmodernism (Grand Rapids: Eerdmans, 1996), 127–28. 
15 Craig S Keener, The IVP Bible Background Commentary: New Testament (Downers Grove: IVP, 2014), 

404. 
16 N T Wright, The Resurrection of the Son of God (Minneapolis: Fortress Press, 2003), 42. 
17 Pierre Teilhard de Chardin, The Phenomenon of Man (New York: Harper & Row, 1959), 291. 
18 Jürgen Moltmann, The Crucified God (London: SCM Press, 1974), 205–6. 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|106 
 

yang tidak kelihatan, yang sulung, lebih utama dari segala yang diciptakan,” namun ia 

menambahkan, “oleh darah salib-Nya Ia telah mendamaikan segala sesuatu.”19 Artinya, 

Kristus kosmis tidak dapat dilepaskan dari Kristus yang tersalib. Seperti dikatakan 

Thomas F. Torrance, pendamaian kosmik tidak terjadi melalui abstraksi metafisis, tetapi 

melalui tubuh konkret Kristus di salib.20  

Dalam sejarah teologi, Karl Rahner mencoba menjembatani antara universalitas 

kasih Allah dan partikularitas Yesus Kristus melalui konsep “anonymus Christian” 

gagasan bahwa keselamatan Allah dapat dialami oleh semua orang yang dengan tulus 

mencari kebenaran, meskipun tanpa mengenal Yesus secara eksplisit.21 Namun gagasan 

ini mendapat kritik karena berpotensi meniadakan urgensi penginjilan dan menurunkan 

keunikan Kristus sebagai satu-satunya Juruselamat.22 

Fenomena “Kristus yang bukan Yesus” juga muncul dalam konteks spiritualitas 

kontemporer Indonesia, di mana banyak umat Kristen tertarik pada bentuk-bentuk 

spiritualitas lintas agama yang menekankan “kesadaran universal” dan “energi ilahi.”23 

Nico Syukur Dister menegaskan bahwa spiritualitas Kristen tidak dapat dilepaskan dari 

sejarah konkret Yesus yang berinkarnasi, menderita, mati, dan bangkit. Ia mengingatkan 

bahwa iman Kristen tidak lahir dari pengalaman mistik manusia yang naik ke surga, tetapi 

dari Allah yang turun ke dunia untuk menyelamatkan manusia.  

 Dalam konteks pluralitas Indonesia, Kristologi yang benar harus menegaskan 

keunikan Yesus Kristus tanpa jatuh pada eksklusivisme sempit.  “Kristus yang kosmis 

bukan berarti Kristus yang abstrak, tetapi Kristus yang hadir secara riil dalam sejarah 

manusia Indonesia.24 Dengan demikian, kesadaran kosmis tidak boleh mengaburkan 

realitas historis inkarnasi; sebab hanya melalui Yesus dari Nazaret, kasih Allah menjadi 

nyata dan dapat diakses oleh manusia.  

Dalam perspektif pastoral, kecenderungan mengutamakan “Kristus kosmis” juga 

berpengaruh pada bentuk-bentuk ibadah modern yang lebih menekankan pengalaman 

emosional atau estetika spiritual daripada refleksi teologis yang mendalam.25 Ibadah 

digital, musik rohani populer, dan retret kontemplatif sering kali mengarah pada 

pencarian “pengalaman rohani” yang tidak selalu terikat dengan Kristus yang disalibkan. 

Gereja perlu berhati-hati agar tidak menjadikan iman sebagai pencarian pengalaman 

transendental, tetapi sebagai respons iman terhadap karya penebusan Allah dalam 

sejarah.26  

Dengan demikian, “Kristus yang bukan Yesus” merupakan bentuk baru 

gnostisisme modern : spiritualitas yang menolak sejarah dan tubuh manusia. Gereja perlu 

menegaskan kembali bahwa keselamatan bersifat historis, berakar pada inkarnasi, dan 

 
19 Peter T O’Brien, Colossians, Philemon (Waco: Word Books, 1982), 57–59. 
20 Thomas F Torrance, The Mediation of Christ (Colorado Springs: Helmers & Howard, 1992), 54–55. 
21 Karl Rahner, Foundations of Christian Faith (New York: Crossroad, 1978), 318. 
22 Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 172–74. 
23 Nico Syukur Dister, Teologi Dan Spiritualitas (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 48. 
24 Bangun Sitohang, “REFLEKSI KRISTOLOGI KOSMIK DALAM LAKU IMAN YANG 

EKOLOGIS,” Anugerah 8, no. 2 (2019), 

https://ejurnalnew.methodist.ac.id/index.php/jta/article/view/1707. 
25 E Gerrit Singgih, Teologi Dan Pergumulan Kontekstual Di Indonesia (Yogyakarta: Kanisius, 1996), 

103. 
26 Stanley J Grenz, Theology for the Community of God (Grand Rapids: Eerdmans, 2000), 703. 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|107 
 

diwujudkan melalui salib. Seperti ditegaskan oleh Bavinck, “tanpa inkarnasi, tidak ada 

keselamatan; tanpa Kristus yang historis, iman Kristen kehilangan fondasinya.”27 

 

 

Yesus Kristus: Kesatuan Inkarnasi dan Penebusan 

 

Kesatuan antara Yesus dan Kristus merupakan inti dari iman Kristen. Iman gereja 

tidak berakar pada gagasan religius atau pengalaman mistik manusia, tetapi pada 

peristiwa inkarnasi di mana Allah menjadi manusia dalam diri Yesus dari Nazaret.28 Sejak 

konsili Nicea (325 M), gereja menegaskan pengakuan bahwa Yesus Kristus adalah deus 

verus, homo verus yaitu Allah sejati dan manusia sejati.29 Pengakuan ini bukan sekadar 

dogma, tetapi fondasi seluruh teologi Kristen, sebab hanya melalui kesatuan ilahi dan 

manusiawi itulah keselamatan menjadi nyata. 

Inkarnasi menunjukkan bahwa Allah tidak jauh dari dunia, melainkan hadir di 

tengah sejarah. Jürgen Moltmann menjelaskan bahwa dalam Kristus, Allah bukan hanya 

berbicara kepada manusia, tetapi turut menanggung penderitaan manusia. Demikian pula 

Thomas F. Torrance menegaskan bahwa inkarnasi merupakan bentuk solidaritas Allah 

dengan ciptaan-Nya, karena melalui tubuh Yesus, Allah menebus dan memperbarui dunia. 

Peristiwa salib menjadi puncak dari kesatuan ini. John Stott menyatakan bahwa salib 

adalah “pertemuan antara keadilan dan kasih Allah.”30 Di sana Allah tidak hanya 

menyatakan kasih-Nya, tetapi juga menegakkan keadilan dengan menanggung dosa 

manusia dalam diri Anak-Nya sendiri.31 Salib bukanlah kegagalan, melainkan 

kemenangan kasih yang menebus.32 

Paulus dalam Filipi 2:5–11 menampilkan paradoks Kristus: Ia yang dalam rupa 

Allah merendahkan diri menjadi manusia, bahkan sampai mati di kayu salib.33 Paradoks 

ini memperlihatkan bahwa kemuliaan Allah tidak terpisah dari kerendahan, dan keilahian 

Kristus justru dinyatakan melalui ketaatan-Nya.34 Dalam kebangkitan, Allah meneguhkan 

Yesus sebagai Kristus, mengalahkan dosa dan maut. 

Dalam konteks Indonesia, E.G. Singgih menafsirkan inkarnasi sebagai pola 

keberimanan yang menegaskan keterlibatan Allah dalam kehidupan manusia. 

Menurutnya, “iman Kristen bukanlah jalan pelarian dari dunia, tetapi keterlibatan Allah 

yang konkret di dalam dunia manusia.” Kristus yang inkarnatif menantang gereja untuk 

hadir secara nyata dalam penderitaan sosial dan ketidakadilanIman kepada Yesus Kristus 

berarti partisipasi dalam karya penebusan Allah bagi dunia. 

Kristus yang bangkit juga menjadi dasar pengharapan eskatologis bagi umat 

percaya.35 Herman Bavinck menegaskan bahwa kebangkitan Kristus bukan hanya tanda 

 
27 Herman Bavinck, Reformed Dogmatics: Sin and Salvation in Christ, vol. 3 (Grand Rapids: Baker 

Academic, 2006), 299. 
28 Karl Barth, Church Dogmatics: The Doctrine of the Word of God, vol. I/1 (Edinburgh: T&T Clark, 

1936), 122. 
29 J N D Kelly, Early Christian Doctrines (London: A&C Black, 1977), 233. 
30 John Stott, Christian Mission in the Modern World (Downers Grove: IVP, 2008), 53. 
31 Leon Morris, The Apostolic Preaching of the Cross (Grand Rapids: Eerdmans, 1965), 59. 
32 Wolfhart Pannenberg, Jesus—God and Man (Philadelphia: Westminster Press, 1968), 97. 
33 Gordon D. Fee, Paul’s Letter to the Philippians (Grand Rapids: Eerdmans, 1995), 210. 
34 N. T. Wright, Paul and the Faithfulness of God (Minneapolis: Fortress Press, 2013), 1170. 
35 Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Grand Rapids: Eerdmans, 

1998), 154. 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|108 
 

pembenaran umat, tetapi jaminan akan pembaruan seluruh ciptaan.36 Dalam terang ini, 

keselamatan tidak bersifat individualistis, tetapi kosmik meliputi relasi antara Allah, 

manusia, dan alam semesta. 

Dalam dunia modern yang terfragmentasi, kesatuan antara Yesus dan Kristus juga 

menjadi panggilan etis bagi gereja. Iman tidak hanya diungkapkan dalam liturgi, tetapi 

juga melalui kesaksian etis yang mencerminkan kasih dan kebenaran Kristus. 

Dengan demikian, kesatuan Yesus Kristus bukan sekadar ajaran, melainkan 

realitas hidup. Nico Syukur Dister menyebutnya “misteri kasih yang membumi” yaitu 

Allah yang merendahkan diri agar manusia ditinggikan di dalam Yesus Kristus, Allah dan 

manusia bersatu, surga dan bumi diperdamaikan, dan dunia diperbarui dalam kasih 

karunia.37 

Krisis Kristologi di Era Digital dan Pascamodern 

Memasuki era digital, tantangan bagi Kristologi tidak lagi sekadar bersifat 

konseptual, tetapi eksistensial. Dunia maya menghadirkan ruang baru di mana identitas, 

makna, dan iman dinegosiasikan secara instan. Dalam konteks ini, Yesus Kristus sering 

kali direduksi menjadi ikon virtual untuk figur inspiratif yang mudah dikonsumsi, tetapi 

kehilangan makna soteriologisnya.38 Fenomena ini menandai pergeseran dari iman yang 

berakar pada perjumpaan pribadi dengan Kristus yang hidup, menuju spiritualitas yang 

dangkal dan pragmatis.39 

Heidi A. Campbell menyebut fenomena ini sebagai networked religion, yaitu 

bentuk keberagamaan yang lebih menonjolkan ekspresi diri ketimbang ketaatan pada 

tradisi iman.40 Identitas iman dibangun melalui likes, views, dan algoritma, bukan lagi 

melalui disiplin rohani dan refleksi teologis. Dalam konteks seperti ini, Kristus berisiko 

berubah menjadi produk digital yang disukai, dikutip, tetapi tidak diikuti. 

Di Indonesia, fenomena serupa dalam risetnya tentang spiritualitas generasi 

milenial. Ia menemukan bahwa banyak anak muda Kristen memahami iman sebagai 

“pengalaman emosional” tanpa dasar doktrinal yang kuat. Akibatnya, Yesus dikenal 

sebagai figur moral, bukan Penebus. Gereja pun sering terjebak dalam budaya “konten 

rohani cepat saji,” yang lebih mementingkan keindahan visual daripada kedalaman 

teologi 

Krisis ini mencerminkan gejala spiritualitas konsumtif, dimana teologi yang 

dangkal mudah dikomersialisasi, sehingga iman berubah menjadi konsumsi rohani yang 

kehilangan daya profetikDalam pandangan Singgih, gereja perlu kembali menegaskan 

fondasi Kristologi yang kokoh: Yesus Kristus yang disalibkan dan bangkit. 

 Gereja di tengah dunia plural dan digital harus menjadi komunitas yang hidup 

dari kuasa salib, bukan dari daya tarik popularitas. Gereja tidak boleh menjadi “pabrik 

konten” melainkan harus menjadi tubuh Kristus yang menghadirkan kasih dan kebenaran 

di tengah dunia digital. Pemahaman ini sejalan dengan ajaran Alkitab bahwa gereja adalah 

perpanjangan tangan Kristus di dunia (1Kor. 12:27). 

 
36 Herman Bavinck, Reformed Dogmatics, Vol. 3: Sin and Salvation in Christ (Grand Rapids: Baker 

Academic, 2006), 307. 
37 Rowan Williams, Tokens of Trust: An Introduction to Christian Belief (Louisville: Westminster John 

Knox, 2007), 76. 
38 Heidi A. Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds 

(London: Routledge, 2013), 97. 
39 Lee McIntyre, Post-Truth (Cambridge: MIT Press, 2018), 43. 
40 Campbell, Digital Religion, 102. 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|109 
 

Dalam perspektif etika digital, keberimanan di dunia maya menuntut tanggung 

jawab moral yang sama seperti di dunia nyata. Kesetiaan kepada Kristus tidak hanya 

diukur dari perkataan religius, tetapi juga dari integritas dalam setiap tindakan sosial dan 

publik, Maka, iman digital bukanlah iman yang terpisah, melainkan perwujudan nyata 

dari kasih yang berakar pada Kristus yang hidup. 

Selain itu, keberadaan digital juga membuka peluang baru bagi misi. Boiliu 

menekankan bahwa ruang digital dapat menjadi “tempat inkarnasi baru” di mana kasih 

dan kebenaran Kristus dihadirkan secara kontekstual dan kreatif. Namun, hal itu hanya 

mungkin jika gereja memahami esensi Kristus yang utuh dan bukan sekadar pesan moral, 

tetapi Pribadi yang hidup dan menebus. 

Dengan demikian, krisis Kristologi di era digital bukan hanya tentang kesalahan 

konsep, melainkan tentang hilangnya pengalaman nyata akan Kristus yang inkarnatif. 

Gereja perlu mengembalikan fokus pelayanan dari pencitraan menuju perjumpaan, dari 

popularitas menuju pengenalan yang sejati akan Yesus Kristus. Di dunia yang serba cepat, 

iman kepada Kristus menuntut kedalaman, ketekunan, dan kesetiaan yang melampaui 

algoritma budaya digital. 

Analisis Kristologi dalam Teologi Dogmatika 

Kristologi dalam teologi dogmatika adalah cabang teologi yang mempelajari 

tentang pribadi dan karya Yesus Kristus. Kristologi bukan hanya menganalisis siapa 

Yesus secara historis, tetapi juga bagaimana dia diwahyukan dalam iman Kristen sebagai 

Tuhan yang benar dan manusia yang sejati. Dalam teologi dogmatika, Kristologi 

berfungsi untuk menjelaskan kedudukan Yesus dalam keseluruhan rencana penebusan 

Allah, serta bagaimana ia menjadi pusat dari doktrin Kristen. Pemahaman ini didasarkan 

pada pengajaran Alkitab yang mengidentifikasi Yesus sebagai Kristus, yang berarti “Yang 

Diurapi” atau Mesias, yang datang untuk membawa keselamatan umat manusia (Luk 

2:11). 

Salah satu aspek utama dalam analisis Kristologi adalah memahami inkarnasi, 

yang merupakan peristiwa di mana Tuhan menjadi manusia dalam pribadi Yesus Kristus. 

Hal ini dijelaskan dengan jelas dalam Yohanes 1:14, "Firman itu telah menjadi manusia, 

dan diam di antara kita." Inkarnasi adalah doktrin sentral dalam Kristologi karena 

menunjukkan bahwa Allah tidak hanya berbicara tentang umat manusia dari jauh, tetapi 

masuk ke dalam sejarah manusia untuk menyelamatkan mereka. Dalam konteks ini, Yesus 

tidak hanya menjadi contoh moral atau pengajar agama, tetapi juga Allah yang turun 

untuk menanggung dosa umat manusia dan menawarkan keselamatan (Fil 2:6-8). 

Teologi dogmatika menekankan pentingnya hubungan antara sifat ilahi dan 

manusiawi dalam pribadi Yesus Kristus. Yesus adalah satu pribadi dengan dua kodrat, 

yaitu kodrat ilahi dan kodrat manusiawi yang tidak tercampur, tetapi juga tidak terpisah. 

Konsep ini sering disebut sebagai "Hypostatic Union" atau Persatuan Hipostatik, yang 

mengajarkan bahwa Yesus adalah sepenuhnya Allah dan sepenuhnya manusia dalam satu 

pribadi.41 Hal ini penting untuk memahami penebusan yang dilakukan oleh Yesus, karena 

hanya sebagai Tuhan yang tanpa dosa, ia dapat menanggung hukuman dosa umat 

manusia, dan hanya sebagai manusia sejati, ia dapat mewakili umat manusia di hadapan 

Allah (Ibr2:17). 

Dalam analisis Kristologi, karya penebusan Kristus juga menjadi fokus utama. 

Yesus datang untuk menyelamatkan umat manusia dari dosa dan maut melalui kematian-

 
41 Sarmauli Sarmauli Hanti Hanti, Lira Oktoratilova, Meisy Cahyanti, “Doktrin Kristus Dalam Teologi 

Sistematika: Sifat, Karya, Dan Relevansinya,” Ilmiah Nusantara 6, no. 2 (2025), 

https://doi.org///doi.org/10.61722/jinu.v2i6.6729. 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|110 
 

Nya di salib dan kebangkitan-Nya.42 Sebagai Penebus, Yesus tidak hanya memberikan 

teladan moral, tetapi juga menawarkan pengampunan dosa melalui salib (Rom 5:8). 

Kematian-Nya sebagai korban yang tak berdosa memenuhi tuntutan keadilan Allah, 

sedangkan kebangkitan-Nya membuktikan kemenangan atas maut dan memberikan 

pengharapan hidup kekal bagi umat manusia (1 Kor 15:17). 

 

Secara keseluruhan, analisis Kristologi dalam teologi dogmatika mengarah pada 

pemahaman bahwa Yesus Kristus adalah pusat dari keselamatan dan kehidupan Kristen. 

Dia bukan hanya tokoh sejarah, tetapi juga Juru Selamat yang hidup yang memperbarui 

hubungan manusia dengan Allah. Gereja dipanggil untuk memberitakan Kristus sebagai 

pusat Injil baik dalam pengajaran, ibadah, maupun kehidupan sehari-hari sehingga setiap 

orang yang percaya kepada-Nya dapat mengalami keselamatan yang penuh dan hidup 

dalam pengharapan yang didasarkan pada kebangkitan-Nya (Yoh 14:6) 

KESIMPULAN 

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa fragmentasi pemahaman 

tentang Yesus sebagai sosok historis dan Kristus iman dalam teologi Kristen dapat 

menimbulkan tantangan dalam mendalami inti ajaran Kristologi. Perbedaan antara Yesus 

sebagai figur sejarah yang diteliti melalui pendekatan historis dan Kristus sebagai objek 

iman yang dipercayai umat Kristen menuntut adanya pendekatan yang holistik dan 

integratif dalam memahami keduanya. Artikel ini menggarisbawahi pentingnya sintesis 

antara Yesus historis dan Kristus iman, yang keduanya saling melengkapi dan tidak 

terpisahkan. Yesus sebagai pribadi historis memberikan dasar empirik untuk keyakinan 

Kristen, sementara Kristus iman menyampaikan dimensi teologis yang lebih mendalam 

tentang penyelamatan umat manusia melalui inkarnasi, salib, dan kebangkitan. 

Dalam konteks teologi dogmatika, pemahaman yang utuh tentang Kristus tidak 

hanya mencakup pengenalan akan Yesus sebagai teladan moral, tetapi juga sebagai Sang 

Penyelamat yang menanggung dosa umat manusia dan memulihkan hubungan mereka 

dengan Allah. Gereja diharapkan untuk memelihara kesatuan iman ini dalam pengajaran 

dan kesaksiannya, baik dalam dunia fisik maupun dunia digital. Artikel ini juga 

menegaskan bahwa Kristologi bukan hanya menjadi pusat teologi, tetapi juga dasar dari 

misi gereja, yang dipanggil untuk menyebarkan kasih dan kebenaran Kristus dalam 

berbagai budaya dan teknologi, serta menghadirkan keselamatan yang dibawa oleh Yesus 

Kristus sebagai pembaruan kosmik yang memulihkan seluruh ciptaan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Bangun Sitohang. “REFLEKSI KRISTOLOGI KOSMIK DALAM LAKU IMAN 

YANG EKOLOGIS.” Anugerah 8, no. 2 (2019). 

https://ejurnalnew.methodist.ac.id/index.php/jta/article/view/1707. 

Barth, Karl. Church Dogmatics: The Doctrine of the Word of God. Vol. I/1. Edinburgh: 

T&T Clark, 1936. 

Bavinck, Herman. Reformed Dogmatics: Sin and Salvation in Christ. Vol. 3. Grand 

Rapids: Baker Academic, 2006. 

Dister, Nico Syukur. Teologi Dan Spiritualitas. Yogyakarta: Kanisius, 1993. 

GP, Harianto. Metodologi Dan Jenis - Jenis Pendekatan Penelitian. Vol. 1. Bandung: 

Agiamedia, 2024. 

 
42 Warisman Harefa, “Keunikan Kekristenan Berakar Di Dalam Kesatuannya Dengan Kristu,” Kurios 2, 

no. 1 (2014), https://doi.org/https://doi.org/10.30995/kur.v2i1.19. 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|111 
 

Grenz, Stanley J. A Primer on Postmodernism. Grand Rapids: Eerdmans, 1996. 

———. Theology for the Community of God. Grand Rapids: Eerdmans, 2000. 

Hanti Hanti, Lira Oktoratilova, Meisy Cahyanti, Sarmauli Sarmauli. “Doktrin Kristus 

Dalam Teologi Sistematika: Sifat, Karya, Dan Relevansinya.” Ilmiah Nusantara 6, 

no. 2 (2025). https://doi.org///doi.org/10.61722/jinu.v2i6.6729. 

Harefa, Warisman. “Keunikan Kekristenan Berakar Di Dalam Kesatuannya Dengan 

Kristu.” Kurios 2, no. 1 (2014). https://doi.org/https://doi.org/10.30995/kur.v2i1.19. 

Keener, Craig S. The IVP Bible Background Commentary: New Testament. Downers 

Grove: IVP, 2014. 

Kelly, J N D. Early Christian Doctrines. London: A&C Black, 1977. 

Losung, Alfrina Sefiani, and Andreas James Darmawan. “Viralisasi Karakter Yesus 

Kristus Melalui Sosial Media Bagi Kawula Muda.” Jurnal De-Lite 4, no. 1 (2024): 

154–65. 

M, Yusuf L. “Yesus Sejarah Dan Kristus Iman.” Veritas Lux Mea 2, no. 1 (2020): 1–19. 

Mangarimbun GultomCandra Gunawan Marisi. “Konsep Kristologi Konsili Kalsedon 

Dalam Menanggapi Ajaran Eutyches Pada Tahun 451 Dan Integrasinya Dalam 

Pendidikan Agama Kristen.” Real Didache 4, no. 2 (2024). 

https://doi.org//doi.org/10.53547/rdj.v4i2.560. 

Manurung, Pangeran. “Problem Ajaran Inkarnasi Mistis Dalam Kristologi : Analisa 

Dogmatis Dan Teologis.” Jurnal Teologi & Pelayanan Kerusso 9, no. 2 (2024): 

304–17. 

Moltmann, Jürgen. The Crucified God. London: SCM Press, 1974. 

Morris, Leon. The Apostolic Preaching of the Cross. Grand Rapids: Eerdmans, 1965. 

Newbigin, Lesslie. The Gospel in a Pluralist Society. Grand Rapids: Eerdmans, 1989. 

O’Brien, Peter T. Colossians, Philemon. Waco: Word Books, 1982. 

Objantoro, E. “Religious Pluralism And Christian Responses.” Evangelikal: Jurnal 

Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat 2, no. 1 (2018): 123–33. 

Paipi, Armin, Indhasari, and Marlina Kumuku. “MISI KRISTEN DI ERA 

POSTMODERN: TANTANGAN RELATIVISME DAN RESPON TEOLOGIS 

TERHADAP PEMBERITAAN INJIL.” Humaniora, Humanitis Jurnal Bisnis, 

Sosial 2, no. 10 (2024): 1462–72. 

Rahner, Karl. Foundations of Christian Faith. New York: Crossroad, 1978. 

Robbyanto Notomihardjo. “Kristologi Kosmik : Tinjauan Ulang Dari Sudut Biblikal, 

Teologikal Dan Historikal.” Veritas 1 (2000). 

https://doi.org/https://doi.org/10.36421/veritas.v1i1.34. 

Sariyanto, Petrus Baela, and Sri Tuminah. “WAHYU ALLAH DALAM TEOLOGI 

KARL BARTH : ANALISIS DAN IMPLIKASI.” SIAP: Jurnal Teologi Dan 

Pendidikan Kristen 13, no. 2 (2025): 13–36. 

Singgih, E Gerrit. Teologi Dan Pergumulan Kontekstual Di Indonesia. Yogyakarta: 

Kanisius, 1996. 

Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers Grove: IVP, 2008. 

Supriadi, Made Nopen. “TINJAUAN TEOLOGIS TERHADAP POSTMODERNISME 

DAN IMPLIKASINYA BAGI IMAN KRISTEN.” Manna Rafflesia 6, no. 2 (2020): 

112–34. 

Teilhard de Chardin, Pierre. The Phenomenon of Man. New York: Harper & Row, 1959. 

Torrance, Thomas F. The Mediation of Christ. Colorado Springs: Helmers & Howard, 

1992. 

Wibowo, Moses, and Tony Salurante. “Kajian Biblika 1korintus 15: 1-11 Bagi 



 

Copyright© 2025; SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen|112 
 

Pemahaman Iman Kristen Tentang Kebangkitan Yesus Kristus.” Manna Rafflesia 7, 

no. 1 (October 2020): 90–115. https://doi.org/10.38091/man_raf.v7i1.136. 

Wibowo, Wahju Satria. “Yesus Sejarah Atau Kristus Iman?: Historisitas Iman Dan Karya 

Allah Dalam Yesus Kristus.” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual Dan 

Filsafat Keilahian 6, no. 1 (April 30, 2021): 51. 

https://doi.org/10.21460/gema.2021.61.631. 

Wright, N T. The Resurrection of the Son of God. Minneapolis: Fortress Press, 2003. 

 


